#### Journal of Imamiyyah Studies

Vol. 8, No. 16, March 2023

(DOI) 10.22034/jis.2022.271060.1620

# Analyzing the Content of the Supplications of Infallible Imams (A.S) with an Emphasis on Sheikh Tusi's Mesbah al-Motahajjed<sup>1</sup>

Rahin Takfalah

Seyyed Mohammad Bagher Hojjati\*\*

(Received on: 2021-02-07; Accepted on: 2021-05-22)

#### **Abstract**

Supplication books include an important part of Shia hadiths, and the compilation of this category of books has been the focus of scholars' attention since the very first periods. The comprehensive and valuable book *Mesbah al-Motahajjed wa Selah al-Motaabbed* is one of the most famous Shia hadith heritages on supplications, the author of which is Sheikh Tusi, one of the prominent hadith scholars of the 4th-5th centuries. This book is one of the oldest types of prayer writing that has reached us enjoying a special historical place. After Sheikh Tusi, it has always been the place of attention and reference by many scholars as one of the sources of supplications. The focus of this research is the analysis of the content of *Mesbah al-Motahajjed*, which is a collection of prayers. The analytical analysis is based on time, frequent concepts, and verses. The content analysis finally resulted in the fact that the prayers have educational and training goals and, therefore, the Imams' (AS) program was compiled in three stages of awakening and flourishing religious nature; strengthening religious beliefs and insight based on education and training; and guidance.

**Keywords:** Prayer, Supplication, Sheikh Tusi, Mesbah al-Motahijed, Content Analysis.

<sup>1.</sup> This article is taken from: Rahin Takfalah, "Mesbah al-Motahajjed wa Selah al-Motaabbed: Method, Content Analysis, Credibility Assessment, and Impact", 2019, PhD Thesis, Supervisor: Seyyed Mohammad Bagher Hojjati, Faculty of Law, Theology, and Political Sciences, Science and Research Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran.

<sup>\*</sup> PhD Student in Quran and Hadith Sciences, Faculty of Low, Theology and Political, Science and Research Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran, rahintf@gmail.com.

<sup>\*\*</sup> Professor, Department of Quran and Hadith Sciences, Faculty of Low, Theology and Political, Science and Research Unit, Islamic Azad University, Tehran, Iran (Corresponding Author), hojati@tpf-iau.ir.

سال هشتم، شماره شانزدهم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱، ص۲۶۲\_۲۸۸

# تحلیل محتوای ادعیه امامان معصوم (ع) با تأکید بر کتاب مصباح المتهجد شیخ طوسی المتهجد

راهین تکفلاح\* سید محمدباقر حجتی\*\*

[تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۱۱/۱۹؛ تاریخ پذیرش: ۱٤٠٠/۰۳/۰۱]

#### چکیده

کتب دعایی بخش مهمی از احادیث شیعه را در بر می گیرد که تدوین این دسته از کتب از همان دوره های نخستین محل توجه محدثان بوده است. کتاب جامع و ارزشمند مصباح المتهجد و سلاح المتعبد از مشهورترین مواریث حدیثی شیعه در باب ادعیه است که مؤلف آن شیخ طوسی از محدثان برجسته قرن چهارم و پنجم است. این کتاب از قدیمی ترین گونه نگارشی ادعیه است که به دست ما رسیده و از لحاظ تاریخی جایگاه خاصی دارد و پس از شیخ طوسی به عنوان یکی از منابع و مصادر ادعیه همواره محل توجه و استناد بسیاری از محدثان قرار گرفته است. تحلیل از منابع و مصادر ادعیه همواره محل توجه و استناد بسیاری از نیایشها است محور این پژوهش محتوای مضامین کتاب مصباح المتهجد که مجموعهای از نیایشها است محور این پژوهش است. بررسی به روش تحلیلی و در محورهای زمان، مفاهیم پُرتکرار و آیات است. تحلیل محتوا نیایش و تربیتی مترتب بوده و برنامه آموزشی و تربیتی ائمه (ع) در سه مرحله بیداری و شکوفایی فطرت دینی، تقویت باورها و بینش ادینی بر اساس تعلیم، تربیت، و هدایت تدوین شده است.

كليدواژهها: دعا، مناجات، شيخ طوسي، مصباح المتهجد، تحليل محتوا.

ا. برگرفته از: راهین تکفلاح، مصباح المتهجد و سلاح المتعبد: منهج، تحلیل محتوا، اعتبارسنجی و تأثیرگذاری، رساله دکتری، استاد راهنما: سید محمدباقر حجتی، دانشکده حقوق، الاهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه ازاد اسلامی، تهران، ایران، ۱۳۹۸.

<sup>\*</sup> دانشجوی دکتری علوم قرآن و حدیث، دانشکده حقوق، الاهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران rahintf@gmail.com

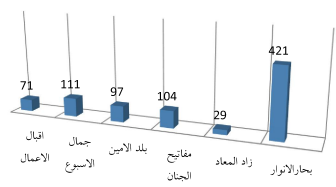
<sup>\*\*</sup> استاد گروه علوم قرآن و حدیث، دانشکده حقوق، الاهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران (نویسنده مسئول) hojati@tpf-iau.ir

## درأمد

دعا امری فطری و ذاتی است که بشر برای رهایی از سختیها و دریافت خواستهها بدان تمسک می جوید. در فرهنگ اسلامی دعا در شکل طبیعیاش مجموعهای از یاد خدا و برشه برشه می می خوید. در فرهنگ اسلامی دعا در شکل طبیعیاش مجموعهای از یاد خدا و برشه برشه برشه از اللهی و شرکوا و طلب، توسل به مقربان درگاه الاهی، و خدا را به آبروی آنان خواندن و درود بر آن مقربان است (خانی، ۱۳۸۶: ۸). نیاز انسان از یک سو و اهمیت دعا و نقش سازندهاش در شکل گیری و هدایت انسان از سوی دیگر مهم ترین عوامل توجه امامان معصوم (ع) به نیایش بوده است. عالمان حدیثی هم به این موضوع توجه داشته و به تحریر و تدوین کتب دعایی به قرن اول باز می گردد. پیش از شیخ طوسی آثار فراوانی در گردآوری ادعیه در میان جامعه فرهنگی شیعه تألیف شده که وی در تدوین کتاب مصباح بدانها دسترسی داشته و به مرور زمان از بین رفته است. کتاب وی تبلوری از منابع پیشین، خصوصاً اصول و مصنفات اولیه حدیثی، است. بهعلاوه، وی در نگارش کتابهای حدیثی، از مصناح باده که استفاده کرد (معارف، ۱۳۹۵: ۲۸۸).

از دوران شیخ طوسی به بعد کار چشمگیری در عرصه جمع و تدوین روایت در میان شیعه دیده نمی شود. گویی شیخ طوسی گام آخر را برداشته است (همان: ۴۰۰). لذا کتاب مصباح پس از درگذشت وی منسوخ نشد. این کتاب یکی از کتب جامع دعایی معتبری است که بسیاری از ادعیه مشهور از قبیل زیارت عاشورا، دعای عرفه، و زیارت جامعه کبیره برگرفته از آن است. اگرچه به عنوان کتابی دعایی در دسترس برای مراجعه مردم به شهمار میرفت، اما به تدریج محل توجه علما و اندیشمندان واقع شد. شاخص ترین این افراد سید بن طاووس در قرن هشتم، کفعمی در قرن نهم و شیخ عباس قمی در عصر حاضرند که در تألیفاتشان بیشترین استناد را به مصباح داشته اند (ابن طاووس، ۱۴۰۹: ۱۴۰۰؛ قمی، ۱۳۷۷: ۳۱). همچنین، مؤلف بحار الانوار نیز از این کتاب روایاتی نقل کرده است (مجلسی، ۱۴۰۳).





سایر کتب حدیثی نظیر مستدرک الوسائل (نوری، بی تا: ۵۳۸/۷)، وسائل الشیعة (حر عاملی، ۱۴۱۶: ۹۸/۸)، مفتاح الفلاح (بهایی، ۱۴۱۱: ۳۲۲) و مصباح کفعمی (عاملی کفعمی، ۱۴۱۴: ۱۳۳) نیز از کتاب مصباح به عنوان یکی از مصادر و منابع، نقل کردهاند.

موضوع پژوهش در تحلیل ادعیه با پرسشی جدی روبهرو است: تحلیل مضامین ادعیه منتج به چه خواهد شد؟ این پژوهش با پیش فرض گرفتن این پرسش به تحلیل مضامین ادعیه خواهد پرداخت. همچنین، باید بدانیم منظور از «ادعیه» در کتاب مصباح، همان نیایش است. آنچه در کتاب مصباح جمعآوری شده، «نیایش» نام دارد که تلفیقی از مناجات و دعا است. نیایشها بر دو قسماند: مناجات (رازگفتن)، دعا (نیازگفتن). در نیایش، تمام جملات اخباری مربوط به مناجاتها هستند و جملاتی که جزء انشائیاتاند، دعا محسوب می شوند. در مناجات، غرض غالبآمدن بر تنهایی است انشائیاتاند، دعا محسوب می شوند. در مناجات، غرض غالبآمدن بر نیازها و نقصها رسیع، حمد، بیان مذمت دنیا، توصیف الاهی، تکبیر، اظهار فقر، عجز و وابستگی، تهلیل و ... به صورت اخباری است) و در دعا غرض غالبآمدن بر نیازها و نقصها است (درخواست بخشائی است). هیچ انسانی وجود ندارد که احساس نقص و تنهایی نکند. به همین دلیل هر انسانی به لحاظ روانشناختی نیازمند دعا و مناجات است (ملکیان، ۱۳۷۲: جلسه اول).

## ١. معرفي اجمالي شخصيت شيخ طوسي و كتاب مصباح المتهجد

محمد بن حسن طوسی، معروف به «شیخ الطائفه»، در رمضان ۳۸۵ ه.ق. در خراسان متولد شد (حلی، ۱۴۱۷؛ ۳۰۶). شیخ طوسی از حوزه درسی شیخ مفید و سید مرتضی استفاده کرد و ابنغضائری و نجاشی را نیز درک کرد و در حوزه علوم تا بدانجا رسید که خلیفه وقت کرسی کلام را به وی محول کرد (ابنجوزی، ۱۴۲۲؛ آقابزرگ طهرانی، بی تا: ۷). شیخ طوسی با دسترسی وسیعی که به استادان مشهور شیعی داشت و همچنین با دسترسی به کتابخانه بزرگ بغداد، که از غنی ترین کتابخانهها بود (حموی بغدادی، با دسترسی به کتاب غنی در حوزه ادعیه را نگاشت (حلی، ۱۴۱۷؛ ۱۴۸۸). کتاب مصباح مشتمل بر ابوابی است که با بیان احکام طهارت آغاز شده و سپس فصلی با عنوان «کتاب الصلاة» دارد که مشتمل بر احکام نماز، اعمال و نماز روزهای هفته، تعقیبات نمازها، دعای روزهای هفته و ساعات است. آنگاه از ماه رمضان آغاز کرده، آعمال ماهها را بیان می کند. در پایان، فصلی را به بیان احکام زکات اختصاص داده است (طوسی، را بیان می کند. در پایان، فصلی را به بیان احکام زکات اختصاص داده است (طوسی، تنخیص، ترجمه، شرح و چاپ آن دست زدهاند (جعفریان، ۱۳۷۵؛ ۱۳۷۸).

## ٢. تحليل محتوا

از جمله روشهای علمی، روش تحلیل محتوا است که پژوهشهای انجامشده بر مبنای این روش، نشان داده است که تاکنون این روش از قابلیتهای خوبی برای فهم و نقد حدیث برخوردار بوده است (جانیپور، ۱۳۹۶: ۲۹). این روش از جمله روشهای تحلیل کیفی متن کاو و محورکاو است که در آن «مفهوم» و «معنا»ی متن در کنار «عدد» و «شمارش»، اهمیت بسیار دارد، به گونهای که از تحلیل تکتک کلمات و سپس استخراج مقولهای کلی از متن، معنایی فراتر از آنچه در نگاه اول حاصل شده بود، ایجاد می شود. روش تحلیل محتوا عهدهدار دو وظیفه مهم است: ۱. سنجش اطلاعات کمی؛ ۲. راهیابی برای ورود به حوزه تحقیقات کیفی (همان: ۳۱). در مشخص ترین منبع دادههای مناسب برای تحلیل محتوا متونی است که معانی به طور متعارف به آنها انتساب می یابند.

#### ۲۶۶ / پژوهشنامه امامیه، سال هشتم، شماره شانزدهم

سخنرانی های شفاهی، اسناد کتبی و جلوه های تصویری از جمله این منابع اند (کریپندورف، ۱۳۷۳: ۴۶). بنابراین، متون حدیثی و کتب دعایی از جمله اسناد کتبی هستند که متون مناسبی برای تحلیل محتوا محسوب می شوند.

# ٣. منهج

در این پژوهش با به کارگیری روش تحلیلی ذکرشده، مؤلفههای دعا در محورهای زمان، آیات و مفاهیم پُرتکراری چون مؤلفههای نیایشی، اعتقادی، اخلاقی، و عبادی تحلیل می شود. روش کار برای بررسی و تحلیل دعا در محورهای ذکرشده چنین است: ۱. تقطیع جملههای ادعیه بر مبنای جهتگیری استفاده شده؛ ۲. استخراج نقطه تمرکز هر یک از جملههای ادعیه؛ ۳. کشف تحلیلهای کیفی و مطرح کردن نظریه بر اساس نتایج بررسی (جانی پور، ۱۳۹۳: ۶۲-۶۳).

درباره تحلیل فراوانی زمان ادعیه باید گفت اگرچه درخواست از خداوند محدودیت زمانی و مکانی ندارد ولی چون دعا مغز عبادت است، برای عبادت کننده آداب و شرایطی است. یکی از شرایط استجابت دعا، چنانچه در کتب اسلامی آمده است، اختیار کردن زمانهای شریف و اماکن متبر ک است (نراقی، بی تا: ۳۶۶۳). سید بن طاووس یکی از اسرار باطنی دعاها را فلسفه زمان می داند و برای مناسبت زمانی ادعیه، اهمیت بسیار قائل است. او معتقد است زمانهای پذیرش دعا اسراری دارند که از آن خدا است و جز به آیات و روایات شناخته نمی شوند. او می گوید معصومان (ع) به اوقات به درگاه که باعث استجابت دعا می شود، اهمیت می دادند و حاجاتشان را در آن اوقات به درگاه خدا عرضه می کردند و اکثر دعاهای واردشده از معصومان (ع) مخصوص به وقت خدا عرضه می کردند و اکثر دعاهای واردشده از معصومان (ع) مخصوص به وقت خاصی است (این طاووس، ۱۳۸۰: ۴۰۵؛ همو، ۱۲۰۹: ۴۷).

بر اساس بررسی آماری و با توجه به تعریف نیایش، مؤلفههای به کاررفته در ادعیه کتاب مصباح، مؤلفههای اعتقادی، اخلاقی و دعایی است.

الف. مؤلفه هاى اعتقادى و مناجات ها عبارت اند از: تسبيح، تهليل، تكبير، تعويذ، حمد و ستايش، ذكر اسماء و اوصاف الاهى، بيان سنن الاهى، بيان توصيف قرآن،

## تحليل محتواى ادعيه امامان معصوم (ع) با تأكيد بركتاب مصباح المتهجد شيخ طوسى / ٢٤٧

صلوات بر پیامبر و اقرار به نبوت ایشان، درخواست شفاعت و توسل به پیامبر و اهل بیت (ع)، بیان فقر ذاتی، بیان مذمت دنیا، ایمان و ذکر (نک.: طوسی، ۱۴۱۱: ۴۳۶/۱).

ب. مؤلفه های اخلاقی عبارت اند از: خضوع و فروتنی، راست گویی، افطاری دادن به روزه دار، شکر گزاری، پرهیز از غفلت و دروغ و پرهیزکاری، توکل (نک.: همان: ۲۳۰/۱).

ج. مؤلفههای دعایی عبارتاند از: درخواست بخشایش، مغفرت و عفو، استغفار، استعاذه، درخواست حوائج، درخواست وسعت رزق و روزی مادی و معنوی، درخواست سلامت، عافیت جسمی و ....

یکی از معیارهای تشخیص روایات قوی از ضعیف، عرضه بر محکمات دین است. شیخ مفید در رساله تصحیح الاعتقاد آورده است: «و قرآن بر همه اخبار و روایات مقدم است و به واسطه عرضه به قرآن، روایات صحیح از ناصحیح مشخص می شوند و آنچه به نفع آن قضاوت کرده حق است و غیر آن باطل» (مفید، ۱۳۸۸: ۴۴). بنابراین، ضروری است ادعیه را بر اساس میزان ارجاع به آیات بررسی کنیم. آیات در روایات، به صورت آشکار (تصریح)، یا تلمیحی (اشارهای)، یا اقتباسی دیده می شود.

# ۴. گزارش آمار کمّی محورهای زمان، مفاهیم پُرتکرار و آیات

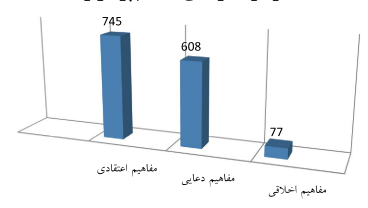
## ۴. ۱. گزارش آمار کمّی زمان ادعیه

بیشترین روایات در باب روز جمعه و سپس نیمه شعبان و شب و روز عرفه است.

# ۴. ۲. گزارش آمار کمّی مفاهیم پُرتکرار (اعتقادی، دعایی و اخلاقی)

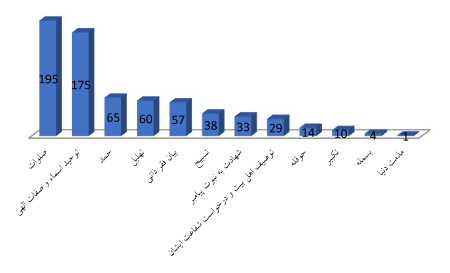
مفاهیم اعتقادی ۷۴۵ بار، مفاهیم دعایی ۶۰۸ بار و مفاهیم اخلاقی ۷۷ بار تکرار شده است.

# نمودار آمار کمی مفاهیم پرتکرار



پُرتکرارترین مفاهیم، مفاهیم اعتقادی است که صلوات و توحید اسماء و صفات الاهی در میان مؤلفههای آن بسامد بیشتری دارد.

# نمودار آمار کمی مفاهیم اعتقادی در ادعیه

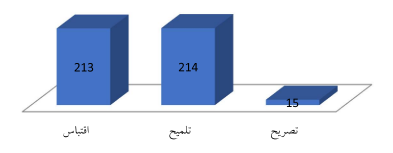


در مفاهیم دعایی ۴۳۰ فقره به صورت درخواست معنوی و ۱۶۳ فقره به صورت درخواست مادی است.

تحليل محتواى ادعيه امامان معصوم (ع) با تأكيد بركتاب مصباح المتهجد شيخ طوسى / ٢۶٩

## ۴. ۳. گزارش آمار کلی آیات قرآن در ادعیه

# نمودار کل آیات قرآن بکار رفته در مضامین



بيشتر آيات به كاررفته در مضامين ادعيه، به صورت تلميح و اقتباس است. نمونهاى از اشاره تلميحى به آيات در ادعيه چنين است: استجابت دعا؛ «يا مُجيبَ دَعْوَة الْمُضْطَرِّين» (طوسى، ۱۴۱۱: ۱۶۶۱) ملحم از «أمن يجيب المضطر اذا دعاه و يكشفَ السوء» (نمل: ۶۲).

### ۵. بیان تحلیل ادعیه

پیش از بیان نتایج تحلیلها، ذکر این نکته مهم است که انسان واجد دو ساحت است: ساحت درونی و ساحت بیرونی. روانشناسان امروز از ساحت درونی به «ذهن» و از ساحت بیرونی به «رفتار» تعبیر میکنند (ملکیان، ۱۳۹۳). ائمه (ع) در ضمن نیایش به هر دو ساحت درونی و بیرونی انسان توجه کرده و بر اساس آن به ذکر مناجات و دعا مبادرت ورزیدهاند.

## ۵. ۱. تبیین و تقویت اصول عقاید و ضرورتهای دین

بخشی از توجه ائمه (ع) به ساحت درونی انسان در ادعیه، به تقویت و اصلاح بینش، اعتقادات و اندیشه اسلامی معطوف شده است. قسمت اصلی محتوای ادعیه مبتنی بر معارف اصول دینی است که به صورت مستمر در تمامی مضامین نهفته است.

الف. اصل توحید: فطرت انسانی مبتنی بر توحید است و به مقتضای فطرتش اقرار به وحدانیت می کند و توحید بخش عظیمی از مفاهیم را در بر گرفته است. گویی روح دعا با زبان توحید عجین شده و بیشتر در مفاهیم آغازین ادعیه دیده می شود (حاجی حسنی و مهریزی، ۱۳۹۱: ۱۷۱؛ نک.: طوسی، ۱۴۱۱: ۲۷۴، ۳۸۰). معصومان (ع) قصد دارند جامعه اسلامی را با اولین اصل از اصول عقاید دین اسلام، از جمله توحید، آشنا کنند که خود مقدمه آشنایی با دیگر اصول و ضرورتهای دینی است. هر چه انسان در توحید به مراتب بالاتری برسد، داعی او نیز خالص تر و بهتر می شود (محمدی ری شهری، ۱۳۸۴: مؤلفه هایی که در مضامین ادعیه بسیار تکرار شده تهلیل است. کلمه «لا اله الا الله» اولین صفحه شناسنامه هر مسلمان است. تهلیل مهم ترین شعار توحیدی اسلام و از جمله ذکرهای مؤمنان است؛ بنا بر احادیث و روایات اقرار به آن یکی از پنج رکن اسلام است ذکرهای مؤمنان است؛ بنا بر احادیث و روایات اقرار به آن یکی از پنج رکن اسلام است (طبرسی، بی تا: ۹۸).

ب. اصل نبوت و امامت: تأکید بر نبوت پیامبر، درود بر ایشان و مزین کردن تمام دعاها به صلوات حاکی از تقویت جایگاه پیامبر و معصومان (ع) در اذهان عمومی است. اسرار و فواید صلوات، خصوصاً در مقام دعا بسیار است. از محمدحسین طباطبایی پرسیدند: «معصوم به درود و صلوات نیاز ندارد. پس چرا صلوات می فرستیم؟». ایشان پاسخ داد صلواتی که ما می فرستیم اولاً از خودمان چیزی اهدا نمی کنیم؛ به خدا عرض می کنیم و از او می خواهیم که بر پیامبر و خاندانش رحمت ویژه بفرستد؛ ثانیاً گرچه این خاندان به ما محتاج نیستند، ولی به ذات اقدس الاهی نیازمندند و باید دائماً فیض الاهی بر آنها نازل شود. معنای صلوات این است که خدایا رحمت را برای آنان فرو فرست که از آنان به ما برسد. زیرا اهل بیت (ع) مجرای فیض الاهی اند. صلوات موجب رحمت الاهی بر ائمه (ع) است و آثارش متوجه جهانیان می شود (فؤادیان و قرائتی، ۱۳۹۶: ۸۶–۶۹؛ ربانی، ۱۳۹۵: ۱۲۹۶؛ ۱۳۹۵: ۲۲۰).

همچنین، تلاش شده است تا جامعه اسلامی از خلال قرائت این دعاها در مناسبتهای زمانی و مکانی مختلف و در هنگام وقوع حوادث و مشکلات متوجه مقام شامخ اهل بیت (ع) شود و از این طریق به آنان تقرّب جوید. امامان کوشیدند نقش و جایگاه اهل بیت (ع)، دین اسلام و قرآن کریم را به مردم گوشیزد، و آنها را متوجه این نکته کنند که همه برکات و خیرات به واسطه حضور این افراد بوده و همه نواقص و کمبودها به واسطه توجه به این افراد برطرف می شود (درینی و دیگران، ۱۳۹۴: ۱۱)، چنانچه در خلال مضامین ادعیه توسل به ائمه (ع) و شفاعت آنها تأکید بسیار شده است. بنابراین، بیان اصل امامت و نبوت در خلال مناجاتها خود مترتّب بر دو هدف اصلی است:

1. شـناخت ائمه (ع) از طریق دعاهایشان: وقتی با دعاهای ائمه (ع)، که بیانگر نیازهای درونی آنها است، آشنا میشویم، شناختمان از آنها هم بیشتر میشود. هر چه با این انسانهای پاک آشناتر شویم، باعث میشود که بیشتر به آنها تشبّه بیابیم (ملکیان، ۱۳۷۲: جلسه اول).

7. الگوسازی از اهل بیت (ع): از جمله آثار تأکید بر اصل امامت و نبوت، و تقویت آن، الگوسازی از اهل بیت (ع)، بهویژه پیامبر اکرم (ص) به واسطه تجلیل و معرفی صحیح ایشان است؛ آن امامان (ع) می کوشیدند در قالب دعا، جامعه اسلامی را در زمانها و اوضاع و احوال گوناگون متوجه اهل بیت (ع)، به خصوص پیامبر اکرم (ص)، کرده، جایگاه والای ایشان را گوشزد کنند و مردم را آگاه کنند تا به ایشان تقرب جویند (درینی و دیگران، ۱۳۹۴: ۱۳) و از سبک و منش ایشان در مسیر زندگی الگوبرداری کنند.

# ۵. ۲. به کار گیری مبانی و اصول تربیتی

## ۵. ۲. ۱. اصل خداشناسی

یکی از مهمترین اصول تربیتی اصل خداشناسی است. در ضمن دعاها و مناجاتها این اصل تربیتی فراوان به کار رفته است. اموری که ذیل ادعیه بوده و مبتنی بر اصل خداشناسی است عبارت است از:

الف. ذکر صفات و اسماء الاهی، تکبیر و حوقله: تبیین اصول عقاید و ضرورتهای دین با بیان صفات و ویژگیهای خداوند و بیدارکردن و شکوفایی فطرت دینی و سوقدادن بشر برای توجه به اصل فطرت اولین برنامه تربیتی و آموزشی معصومان (ع) است؛ اولین وجدان فطری و سرمایه طبیعی که اسلام آن را جزء سرشت بشر میداند، معرفت و شناخت خدا است که اهل بیت (ع) در تمامی مضامین، این هدف و شیوه تربیتی را با بیان اوصاف و ذات الاهی منعکس کردهاند. بر اساس بررسی سبک ادبی به کاررفته در ادعیه میبینیم که امامان (ع) می کوشیدند با استفاده از ابزار دعا، خداوند را معرفی، و صفات الاهی را تبیین کنند و مفاهیم ذهنی، مانند اظهار مدح، یگانگی خدا و رابطه مالکیت ایجاد کنند. شروع دعاها با ذکر خدا و اوصاف الاهی مقدمه خودشناسی مقدمهای است که داعی امام زمانش را بشناسد و خداشناسی مقدمه خودشناسی است.

برخی اذکار که بدان توصیه شده، علاوه بر غفلتزدایی از انسان معارف الاهی را نیز آموزش می دهد. ذکر تکبیر و حوقله از این دست اذکار است. در برخی احادیث ذکر تکبیر را اشاره به یکتایی و بی نظیربودن حضرت حق در عظمت دانسته اند. چنانچه از پیامبر اکرم (ص) روایت شده است که در معنای تکبیر می فرماید: «یعنی انه لیس شیء اکبر منه»، یعنی چیزی بزرگتر از آن نیست (محمدی ری شهری، ۱۳۸۷: ۱۲/۳). ذکر شریف «لاحول و لا قوة الا بالله» نیز از گنجینه های آسمانی است که خداوند در شب معراج به پیامبر فرمود: «اعطیتک کلمتین من خزائن عرشی لا حول ولا قوة الا بالله و لا منجا منک الا الیک» (مجلسی، ۱۲۰۳: ۱۸۷/۹۰).

ب. اظهار حمد و ستایش و تسبیع خداوند: زبان مدح و ثنا با آداب دعا پیوندی ناگسستنی دارد. در اکثر دعاهای مذکور در این کتاب، دعاها با زبان مدح و تسبیع خدا آغاز شده است. حمد خداوند در آغاز هر دعا، نشانگر اعتراف به یگانگی خالق است و این اعتراف کلید ورود به عالم جود و بخشش حضرت حق است. از پیامبر اکرم (ص) نقل شده است که فرمود: «من تشاغل بالثناء علی الله أعطاه الله فوق رغبة السائلین»

## تحليل محتواي ادعيه امامان معصوم (ع) با تأكيد بركتاب مصباح المتهجد شيخ طوسي / ٢٧٣

(ابن ابی الحدید، بی تا: ۱۹۰/۶)؛ انسان مؤمن با ثناء پروردگار راه کسب نعمتهای فراوان را هموار می کند و در طریق رضای خدا قدم می گذارد (محلاتی، ۱۳۹۵: ۱۱۳). تا شناختی از موجودی حاصل نشود زبانی به حمد و ستایش و تسبیح او باز نخواهد شد. در نتیجه حمد و تسبیح خداوند نشئت گرفته از شناخت او است.

ج. معطوف کردن داعی به مبدأ هستی است و توجه مخلوق را به مبدأ اصلی حیات معطوف معطوف کردن داعی به مبدأ هستی است و توجه مخلوق را به مبدأ اصلی حیات معطوف می دارد. نمونه های عینی اش در قرآن نیز وجود دارد: وقتی نوح سوار بر کشتی شد این آیه را بر زبان جاری کرد: «و قَال ار کبُوا فیها بستم اللّه مَجْراها و مُرْساها إِن رَبِی لَغَفُور رَحِیم (هود: ۴۱)؛ یا دستور خداوند به پیامبر که تبلیغ اسلام را با نام خدا شروع کند: «اقرا باشم ربّک الّذی خلق (علق: ۱). خدای فرزانه در این آیه به پیامبرش فرمان می دهد که پروردگارش را با نیکوترین نامهایش بخواند؛ چراکه بزرگ داشت نام و یاد خدا در حقیقت بزرگ داشت ذات بی همتای او است و بدان دلیل که نامهای او دربردارنده و بیانگر صفات والای او است، خواندن ذات باعظمت او با آن نامها، تنها راه برای گرامی داشت او است. به همین دلیل هم جز خداشناسان، عرفا و یکتاپرستان کسی خدا را با نیکوترین نامهایش نمی خواند (طبرسی، ۱۳۸۴: ۴۶/۳۰). این نیز به خداشناسی منجر را با نیکوترین نامهایش نمی خواند (طبرسی، ۱۳۸۴: ۴۶/۳۰). این نیز به خداشناسی منجر خواهد شد.

## ۵. ۲. ۲. اصل خودشناسی

از دیگر مبانی تربیتی به کاررفته در متون ادعیه، خودشناسی است. اموری که مبتنی بر خودشناسی است:

الف. اعتراف به واقعیت و موقعیت خود: نیایش مطلوب انسان را به خود حقیقی می رساند. اعتراف، بازشناسی و بازگویی وضع و حال خودمان است. یکی از اقسام بازشناسی، بازشناسی گناهان و خطای آدمی است. قسم دوم اعتراف به قوتها و ضعفهای آدمی است. قسم سوم اعتراف به محدودیتهای خود، چه در جنبه علم و دانایی و چه در جنبه قدرت و توانایی، است. قسم چهارم اعتراف به حوادث و سوانح

#### ۲۷۴ / پژوهش نامه امامیه، سال هشتم، شماره شانزدهم

نامطلوبی است که بر آدمی رخ داده و او را دستخوش تشویش، اضطراب، اندوه یا ناامیدی کرده و رضایت باطنی وی را بازگرفته یا زندگی آدمی را پوچ و بی معنا کرده است (ملکیان، ۱۳۹۳). اعتراف به قوتها، ضعفها و محدودیتها نوعی خودشناسی است.

ب. اظهار عجز، فقر و وابستگی به مخلوق: اظهار عجز و وابستگی به مخلوق، متأثر از خودشناسی است و منتج به این خواهد شد که خداوند متعال ذات بی نیاز و شایسته التجاء است. تأکید بر این امر در رفتارهای اجتماعی انسان نیز نقش بسزایی دارد (محلاتی، ۱۳۹۵: ۱۱۸). در آموزههای قرآنی خداوند متعال به عنوان خالق و آفریدگار بشر، تنها پناهگاه انسان در همه امور، به خصوص در مقابله با شیطان، معرفی شده است. انسان با گفتن «اعوذ بالله» به عجز و ناتوانی خود و به قدرت قاهر خالق اذعان و اعتراف می کند. این دلالت بر آن دارد که برای تقرب به خدا راهی جز عجز و انکسار نیست (معارف، ۱۳۹۲: ۱، ۹، ۱۷). انسان بذاته معلول و وابسته به علقالعلل است و فقر ذاتی اش واقعیت وجودی او است و این فقر ذاتی در تلاطم مشکلات و غوغاهای زندگی خود را بیشتر نمایان می کند و انسان از سر اضطرار دست به دعا برمی دارد (سلمان پور، ۱۳۸۴: را بیشتر نمایان او را به اصل وجودی خود متوجه می کنند.

# ۵. ۳. به کارگیری روشهای آموزشی و تربیتی

الف. تأکید بر اصل تولا و تبراً: این اصل یکی از فروع دین شناخته می شود که در ادعیه آموزش داده شده و خود یکی از الگوهای تربیتیای است که امامان (ع) به کار گرفته اند.

ب. آموزش لزوم ادب حضور در دعا: در ادعیه واردشده، ائمه (ع) به طور غیرصریح سعی بر آموزش و تعلیم ادب حضور به درگاه الاهی دارند. چنانچه وقتی حضرت آدم (ع) به درگاه خدا ادب کرد و فرمود: «ربّنا ظلمنا انفسنا واغفر لنا» با این بیان و اعتراف به گناه و اشتباه خود به درگاه خدا ادب کرد و خداوند نیز او را بخشود

و دعایش را مستجاب کرد؛ ولی شیطان از اجرای فرمان خدا برای سجده بر انسان تمرّد کرد، به درگاه الاهی اظهار ادب نکرد و به جای درخواست عفو گفت: «ربّ بما اغویتنی لأزيّننّ لهم في الأرض و لأغوينّهم اجمعين» (حجر: ٣٩). از اين جهـت از درگـاه الاهي رانده شد (ص: ۷۸) و مشمول رحمت الأهي قرار نگرفت. هدف، آموزش ادب حضور به درگاه الاهی است که با رعایت آن بنده مشمول مغفرت الاهی قرار می گیرد و نتیجهاش استجابت دعا است. نوع دیگری از دعاکردن، نحوه درخواست و دعای اهل بیت (ع) در درگاه الاهی است که ذکر صلوات، استغفار، استعاذه، حمد و تهلیل پروردگار در مرحله آغازین درخواست و دعاهایمان به نزد یروردگار در استجابت دعا مؤثرتر خواهد بود. در روایات از اهل بیت (ع) نقل شده است که قبل و بعد از دعایتان صلوات بفرستید. امام جعفر صادق (ع) فرمودهاند: «من كانت الى الله عزّ و جلّ حاجةً فليبدأ بالصّلوة على محمد و آله ثمّ يسأل حاجته ثمّ يختم بالصلوة على محمد و آل محمد؛ هر كس به سوى خدای عز و جل حاجتی دارد در آغاز بر محمد و آل محمد صلوات بفرستد. بعد حاجت خود را بخواهد و با یک صلوات دیگر آن را ختم کند» (حرٌ عاملی، ۱۴۱۶: ۱۱۳۷/۴؛ طبرسي، بي تـا: ١٧/٢؛ كليني، بي تـا: ٢٥٣/٢) و نيز فرمودهاند: «انما هي المدحة، ثمّ الثّناء، ثمّ الاقرار بالذّنب ثم المسائلة» (كليني، بي تا: ٢٥٣/٢)؛ «هنگامي كه يكي از شـما حاجتي از حوائج دنیا یا آخرت دارد باید با مدح و ثنای پروردگار آغاز کند و بر محمد و آل محمد درود بفرستد».

ج. آموزش اركان و بایسته های دعا: صورت دعا بسیار اهمیت دارد. تأثیر كلمه در انسان نافذ است. اینكه آنچه را می خواهم، چگونه بخواهم، بسیار اهمیت دارد (ملكیان، ۱۳۷۲: جلسه اول). بر اساس آمارهای به دست آمده از ادعیه، می توان به ساختار یا قالب منسجم و صورت واحدی در ادعیه پی برد: تسبیح، تهلیل، تكبیر، تحمید، ذكر اسماء و اوصاف الاهی، صلوات، تعویذ و توبه و اظهار تذلل به درگاه الاهی و ذكر حاجت. این ساختار در غالب ادعیه تكرار شده و ثابت است، مگر آنكه در تعداد دفعات تكرار این مفاهیم تفاوتی وجود داشته باشد. معصومان (ع) در ضمن دعا به تعلیم چگونگی دعا و

نهادینه کردن فرهنگ دعا و ارکان و بایسته هایش پرداخته اند. بر این اساس، ارکان و صورت دعا چنین است: ۱. توصیف، تحمید و تسبیح مدعو، یعنی خداوند؛ ۲. توصیف و ستایش وسایط و وسایل، یعنی پیامبر و اهل بیت ایشان؛ ۳. تذلیل و اقرار به فقر داعی؛ ۴. استغفار، طلب عفو و توبه داعی و نهایتاً درخواست نیاز.

كليه اركان ذكرشده برگرفته از قرآن است: صلوات: «ان الله و ملائكته يصلون على النبي» (احزاب: ۵۶)؛ توحيد اسماء و صفات الاهي: «هو الله الذي لا اله الاهو الملك القدوس السلام» (حشر: ۲۳-۲۴)؛ بيان فقر ذاتي و تذلّل به درگاه الاهي: «يا ايها النّاس انتم الفقراء الي الله» (فاطر: ۱۵)؛ تهليل: «ذلكم الله لا اله الله هو» (انعام: ۱۰۲)؛ تكبير: «و كبّره تكبيرا» (اسراء: ۱۱۱)؛ تسبيح: «سبّح لله ما في الستماوات والأرض» (حديد: ۱)؛ استعاذه: «فاستعذ بالله من الشيطان الرّجيم» (نحل: ۹۸)؛ حمد: «الحمد لله ربّ العالمين» (حمد: ۱)؛ بسمله: «و انّه بسم الله الرّحمن الرحيم» (نمل: ۳۰)؛ حوقله: «لا قوّة الّا بالله» (كهف: ۳۹)؛ استغفار: «و ان استغفروا ربّكم» (هود: ۳).

د. آموزش سبک زندگی اسلامی: آنچه از تحلیل مفاهیم اخلاقی برمیآید این است که امامان همام (ع) در ضمن معرفی جایگاه خاص پیامبر و اهل بیت ایشان (ع)، در خلال مناجات و دعاها، به آموزش سبک زندگی اسلامی پرداختهاند. تأکید بر توکل و شکر گزاری و توبه در متون دعا حاکی از آموزش سبک زندگی اسلامی است. انسان متوکل با تکیه بر منبعی لمیزل در تلاطمهای زندگی از حرکت باز نمیماند. توکل بر خدای قادر عالم حکیم سبب میشود فرد به تواناییها و استعدادهای خدادادیاش اعتماد کند. همچنین، در موفقیتها و پیروزیها گرفتار غرور و خودپسندی نشود و در مشکلات گرفتار درماندگی و دچار اختلال عملکردی نباشد. شکرگزار نیز به درجهای از رشد رسیده است که نعمت را شناخته و قدرت تمیز نعمت از نقمت را پیدا کرده و تشخیص داده است که این نعمت را چه کسی به او عطا کرده است. داشتن روحیه شکرگزاری نشاندهنده این است که شاکر به آسیبهای روحی و روانی همچون غرور، شکرگزاری نشاندهنده این است که شاکر به آسیبهای روحی و روانی همچون غرور، تکبر و حسادت مبتلا نیست و از سلامت روان برخوردار است. در احادیث نیز بر توکل

و شکرگزاری تأکید فراوان شده و آموزههای مهمی در سیره نبوی و سیره ائمه (ع) آمده است. از دیگر اموری که به عنوان سبک زندگی در متن ادعیه می توان بدان اشاره کرد توبه است. انسان بعد از اقرار به فقر ذاتی اش، چارهای جز تضرع و انابه و زاری از بدی ها و گناهان خود ندارد. توبه موجب اصلاح، رفع فساد در انسان، بیداری و تهذیب اخلاق او می شود. در واقع، توبه نوعی بیداری فطری برای دریافت ترییت، آموزش و هدایت است. توبه، مکتبی تربیتی و از مشخصات ویژه انسان است نسبت به حیوانات؛ یعنی انسان دارای استعدادهایی است مخصوص به خود که یکی از آنها توبه است، که انسان از درون خویش علیه خود قیام می کند و علیه خویش شعار می دهد و تصمیم مي گيرد آن مسير را تغيير دهد؛ به اين جهت توبه نوعي انقلاب دروني است نه لفظ خشک و بی جان (حسینی، ۱۳۸۴: ۵۴). در اکثر ادعیه واردشده زبان تضرع و اعتراف به خطا و درخواست استغفار از درگاه الاهی و استعاذه به پروردگار در ادعیه، مکرر دیده می شود (نک: طوسی، ۱۴۱۱: ۴۲۰، ۶۵۹/۲). شایان ذکر است که معصومان (ع) از هر گونه یلیدی و رجس به دورند؛ استفاده از این عبارتها، با هدف غفلتزدایی بوده، رویکردی كاملاً تربيتي دارد. اين متون جنبه آموزشيي و تربيتي داشته است تا با استفاده از ابزار تبلیغاتی دعا، مفاهیم مهمی را به مردم و جامعه اسلامی آموزش دهند. از امور دیگر در حوزه آموزش سبک زندگی در ضمن ادعیه، اولویت دعا برای مؤمنان و ... است که جملگی از قواعد و آداب ضمنی استجابت دعا است؛ در کلام اهل بیت (ع) به دعا برای ديگران سفارش شده است. امام كاظم (ع) فرمودهاند: «من دعا الى اخوانه من المؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات وكّل الله به عن كلّ مؤمن ملكا يدعو لَه» (حرّ عاملي، ۱۴۱۶: ۱۱۵۲/۴)؛ «کسی که برای برادران و خواهران مؤمن و مسلمانش دعا کند خداوند از طرف هر یک از آنها ملکی می گمارد که همواره برایش دعا کنند». در درخواستهای مادی و معنوی نیز دعا به صورت جمعی ذکر شده است. زیرا طلب خیر برای دیگران موجب بازگشت دعای خیر برای داعی از جانب فرشتگان و زدودن کینه از دل، نزول روزی و برکت و دفع پیشامدهای ناگوار، پاکشدن گناهان و افزایش درجات بنده مى شود (صدوق، ١٣٨٥: ١٨٢/١؛ همو، ١٤٠٥: ١٤٨٥). ائمه (ع) براى رفع حوائج و مشكلات مردم از جمله درخواست رزق، دست به دعا برداشته اند. نکته مهم این است که در طلب رزق به تنهایی درخواست رزق را بیان نمی کنند؛ در طلب رزق بر حلال و طیّببودن رزق تأکید دارند و این نوع درخواست آموزش دیگری از سبک زندگی اسلامی است. درخواستهای معنوی و مادی ذکرشده در ادعیه از سوی امامان (ع) با ظرافت خاصی و نکته سنجانه بیان شده و به عنوان نمونه و الگویی برای آموزش بیان ادعیه با محتوایی زیبا، رسا و ظریف است.

 ه. تربیت انسان منتظر و آموزش زندگی مهدوی: چنانچه در آمار فراوانی زمان ادعیه بنگریم از زمان پیامبر (ص) بیشترین فراوانی زمان ادعیه در باب اعمال و فضیلت روز جمعه است. از امام كاظم (ع) به بعد، علاوه بر فزوني روايات در باب روز جمعه، تأكيد و بيان فضيلت نيمه شعبان رو به فزوني است: از امام صادق (ع) دعاي فرجي در قنوت نماز روز جمعه ذكر شده است (طوسي، ۱۴۱۱: ۳۶۶/۱). از امام رضا (ع) يك روايت و از امام حسن عسكري (ع) نيز يك روايت درباره دعا براي حضرت مهدي (عج) بيان شده است. بر اساس تأكيداتي كه در ميان ائمه (ع) صرفاً درباره حضرت مهدي (عج) است به جایگاه رفیع ایشان و اهمیت واقعه ظهور پی خواهیم برد. می توان این گونه تحلیل کرد که این تأکید بر روز جمعه و نیمه شعبان زمینهسازی برای آماده کردن اذهان امت اسلامی برای تولد حضرت مهدی (عج) است و حاکی از توجه اهل بیت (ع) به مسئله غيبت حضرت ولي عصر (عج) است؛ از سوى ديگر، معرفت خدا، پيامبران، ائمه، هستی، اصول و فروع دین برای منتظران لازم است (قرائتی، ۱۳۹۲: ۱۸). انسان منتظر، نیازمند شناختهایی است که این مقدمات در ابتدای دعاها آمده است؛ بنابراین، یکی دیگر از اهداف تربیتی معصومان (ع) در ضمن ادعیه تربیت انسان منتظر و آموزش سبک زندگی مهدوی است. یکی از شاخصههای زندگی مهدوی درخواست تعجیل در فرج است که این دعا در مضامین ادعیه هم دیده می شود.

و. غفلت زدایی از افراد و جامعه: موسوی خمینی از دعا به عنوان یکی از مؤلفه های مؤثر در ایجاد تحول در انسان یاد کرده است: «هر چه مسائل بخواهید در این ادعیه

هست. زبان ادعیه با زبان عادی ای که احکام می خواهند بگویند، دو تا است. زبان ادعیه با زبان فلسفه نیز دو تا است. با زبان عرفان علمی هم دو تا است. یک زبان دیگری است، مافوق اینها ... . زبان اثرگذار و متحول کننده ای است» (خمینی، ۱۳۷۸: ۱۲۱/۱۹). بر این اساس، می توان روش دعا را منهج اسلامی نامید که تلاش دارد با زبانی خاص، اثرگذار و در عین حال مطابق حال آدمی و ملموس و عینی به تربیت انسان بپردازد و از این رهگذر سبک زندگی اسلامی را در جامعه نهادینه کند که تجلّی عینی اش در ادعیه متبلور است (جانی پور و سروری، ۱۳۹۳: ۱۹). اهل بیت (ع) کوشیده اند با استفاده از ابزار نیایش، که از صدر اسلام با ادعیه پیامبر اکرم (ص) شروع شده و در طول تاریخ به همت ائمه اطهار (ع) ادامه یافته و به ویژه در دوره امام سجاد (ع) به عنوان یکی از ابزارهای تبلیغاتی و آموزشی استفاده می شده است، اهداف و مقاصد خاص خود را به جامعه اسلامی انتقال دهند و خلق را آگاه و هدایت کنند و با هشدار، عواقب و خطرهایی را که پیش رو دارد به او گوشزد کنند و در راستای آن چراغ هدایت بشر را که اهل بیت (ع) هستند نشان دهند.

اصل تذکر مبتنی بر مبنای تربیتی غفلت است. این اصل باید انسان را از خواب غفلت بیدار کند و آنچه را دانستنش برای او لازم است، به او بفهماند و تذکر دهد و یادآوری کند تا از عواقب شوم غفلت رهایی یابد. دعاهای ذکرشده از معصومان (ع) در اوقات مختلف، انسان را همواره متوجه خدا میکند و بدین وسیله غفلت را از او میزداید (سلیمانی، ۱۳۹۰: ۸۷)، چنانچه در قرآن کریم میفرماید: «فَذَکرْ إِنْ نَفَعَتِ الذِّکرَی» (اعلی: ۹).

نکته در خور توجه دیگر در مضامین ادعیه این است که دعا انعکاسی از اوضاع سیاسی حکومت اسلامی در عصر امام است. هر یک از امامان موضوعات مبتلابه جامعه عصرشان را در دعا مطرح میکنند. لذا ادعیه در شاخت دشمنان اهل بیت (ع) و تبراجستن از آنان، منابع مهمی است که موجب غفلتزدایی از فرد و جامعه اسلامی می شود و در روند دشمن شناسی نقش مهمی دارد. این متون دعایی را از جنبههای مختلف فرهنگی، آموزشی، اعتقادی و سیاسی می توان بررسی کرد. از باب نمونه، با

تحلیل ادعیه واردشده از امام کاظم (ع) به تأثیرگذاری و انعکاس اوضاع سیاسی دوره و عصر آن امام در دعاهای ایشان میرسیم. امام کاظم (ع) دوره بسیار سختی را گذراندند و بیشتر عمرشان را در زندان بودند. در میان درخواستهای ایشان رفع عسرت و سختی و رسيدن به يسر و آساني، و برطرفشدن سختيها به چشم ميخورد. يا در ادعيه واردشده از امام باقر (ع) با توجه به نزدیکی زمان امام باقر (ع) و نیز حضور ایشان در دوره امام حسين (ع) در تحليل ادعيه ايشان تولا و تبرّا و در كنار أن درخواست خون خواهی امام حسین (ع) به دست حضرت مهدی (عج) به چشم می خورد. بنابراین، جوّ سیاسی و اوضاع و احوال دوران هر امام در ادعیه مأثور از ایشان نمودار شده و خواهناخواه متأثر از آن است. در دوره پیامبر (ص)، کثرت نقل روایات در باب آموزش نماز از طرف ایشان، می تواند به این دلیل باشد که دوره پیامبر (ص)، دوره ظهور اسلام بوده و به دلیل اهمیت جایگاه احکام عبادی، پیامبر نیز در روایات خود بر آن تأکید داشـــتهاند و با بیان پاداشهای متعدد در پی ذکر احکام عبادی به تشـــویق و ترغیب و ایجاد انگیزه در به جای آوردن احکام الاهی پرداختهاند. امام سےجاد (ع) از خداوند بصيرت، حكمت و تفقّه در دين، أن هم در لباس دعا، درخواست ميكند. ايشان با دشواری فراوانی روبهرو بودند. به دنبال حادثه کربلا، رعب شدیدی تمام دنیای اسلام را فرا گرفته بود. اخنتاق شــدید و نامناســببودن وضــع، اجازه نمیداد که امام بخواهند بیپروا و صریح حرف بزنند. نـه فقط دســـتگـاههـا نمیگـذاشـــتند، بلکه مردم هم نمى خواستند. در مفاهيم دعايي ايشان اين اختناق كاملاً مشهود است. ايشان از خداوند امنیت در وطن را درخواست می کند. آن جامعه، جامعه نالایق و تباه شده ای بود که باید بازسازی می شد. بزرگترین نقش امام سجاد (ع) این است که تفکر اصیل اسلامی، یعنی توحید و نبوت، مقام معنوی انسان و ارتباطش با خدا را تدوین کرده است. همان وقتی که همه مردم در دنیای اسلام در جهت مادی گری و به سوی حرکات و انگیزههای مادی مى رفتند و از شخص خليفه دنياخواهي را تعقيب مي كردند، امام درخواست مبدل شدن دنیای فانی به عنوان نعمتی برای سرای باقی و دوری از آمال بلند را مطرح میکنند. از دیگر فعالیت های امام در آن دوران تدوین اندیشه اسلامی بود؛ یعنی هدف گیری

## تحليل محتواى ادعيه امامان معصوم (ع) با تأكيد بركتاب مصباح المتهجد شيخ طوسى / ٢٨١

معنویات و حرکت در راه رسیدن به آرمانهای معنوی و اسلامی و انسان را در رابطه با خدا و در رابطه با تکالیف قراردادن (خامنهای، ۱۳۹۰: ۱۹۳–۱۹۵ و ۱۹۶).

ز. آموزش مفاهیم قرآن: وفور آیات قرآن در مضامین دعا به صورت تلمیح و اقتباس، نشانه و دلیل دیگری است بر اینکه اهل بیت (ع) در نظر داشتند با بهترین شیوه تربیتی و آموزشی آیات قرآن و مفاهیم قرآنی را نیز به صورت ضمنی آموزش دهند. این گونه دعاها سابقه قرآنی دارند و نشانگر روح خداشناسی در ادعیهاند (قرائتی، ۱۳۹۲: ۱۳۹۲). یکی از نمونههای آن بیان مذمت دنیا و معطوف کردن توجه داعی به زندگی اخروی است. در قرآن کریم خداوند به پیامبر (ص) می فرماید: «و لَلْآخِرة خیر لک من الْاُولی» (ضحی: ۴). همچنین، درخواستهای معنوی در دعاها بیش از درخواست مادی است. این نیز حاکی از برتری زندگی اخروی بر زندگی دنیوی در نگاه اهل بیت (ع) بوده و از سویی نشان دهنده آن است که مفاهیم ادعیه برگرفته از مفاهیم قرآن است.

#### نتيجه

از تحلیل مضامین برمی آید که ائمه (ع) در متون ادعیه با بیان اصول عقاید و ضرورتهای دین و تأکید بر آن در صدد بیدار کردن و شکوفاساختن فطرت آدمی، با به کار گیری روشهای تربیتی و آموزشی برای هدایت بشر، بودهاند. بنابراین، برنامه کلی ائمه (ع) در ضمن ادعیه در سه مرحله تدوین شده است: ۱. بیداری و شکوفایی فطرت بشر با تکیه بر اصول عقاید و ضرورتهای دین؛ ۲. تعلیم و تربیت بر اساس اصول و روشهای آموزشی و تربیتی؛ ۳. هدایت (رشد و تربیت).

#### ۲۸۲ / پژوهش نامه امامیه، سال هشتم، شماره شانزدهم

#### منابع

ابن ابى الحديد، عبد الحميد (بى تا). شرح نهج البلاغه، تحقيق: محمد ابو الفضل ابراهيم، بيروت: دار احياء الكتب العربية.

ابن بابويه، محمد بن على (١٣٨٥). علل الشرائع، قم: مكتبة الداورى.

ابن بابويه، محمد بن على (١٤٠٤). ثواب الاعمال و عقاب الاعمال، قم: اخلاق.

ابن جوزي، سبط (١٤٢٢). مرآة الزمان في تواريخ الاعيان، بيروت: عالم الكتب.

ابن طاووس، على بن موسى (١٣٨٠). ادب حضور، ترجمه: محمد روحي، قم: بي تا.

ابن طاووس، على بن موسى (١٤٠٩). اقبال الاعمال، تهران: دار الكتب الاسلامية.

آقا بزرگ طهراني، محمدحسن (بي تا). حياة الشيخ الطوسي ضمن النهاية شيخ الطوسي، قم: قدس محمدي.

جانی پور، محمد (۱۳۹۶). «کار کردهای کیفی استفاده از روش «تحلیل محتوا» در فهم احادیث»، در: رهیافتهایی در علوم قرآن و حادیث، ش ۹۸، ص ۲۹–۵۲.

جانی پور، محمد؛ سروری مجد، علی (۱۳۹۳). «تبیین شیوه های تربیتی امام رضا (ع) در راستای ایجاد سبک زندگی اسلامی بر مبنای تحلیل محتوای دعاهای صحیفه رضویه»، در: فرهنگ رضوی، ش۷، ص۵۳–۸۰.

جعفریان، رسول (۱۳۷۵). «ادب دعا در شیعه»، در: نامه مفید، ش۵، ص۲۰۵-۲۳۴.

حاجی حسنی، زهرا؛ مهریزی، مهدی (۱۳۹۱). «گزارشی از تحلیل مضامین ادعیه ماه رجب بر اساس مصباح المتهجد شیخ طوسی»، در: علوم حایث، ش۶۴، ص۱۶۰-۱۸۰.

حارثي عاملي (بهائي)، بهاء الدين محمد بن حسين (١٤١١). *مفتاح الفلاح*، بيروت: دار الأضواء.

حر عاملي، محمد بن حسن (١۴١۶). وسائل الشيعة الى تحصيل الشريعة، قم: مؤسسة آل البيت لاحياء التراث.

حسینی، سید جواد (۱۳۸۴). «روش تربیت در نهج البلاغه»، در: پاسدار اسلام، ش۲۸۳، ص۲۰-۳۳.

حلى، حسن بن يوسف (١٤١٧). خلاصة الاقوال في معرفة الرجال، تحقيق: جواد قيومي، قم: مؤسسة نشر الفقاهة.

حموى بغدادى، ياقوت (١٣٩٧). معجم البلدان، بيروت: دار صادر.

### تحليل محتواي ادعيه امامان معصوم (ع) با تأكيد بركتاب مصباح المتهجد شيخ طوسي / ٢٨٣

خامنهای، علی (۱۳۹۰). انسان ۲۵۰ ساله، تهران: مؤسسه ایمان جهادی.

خانی، حامد (۱۳۸۶). «گونه شناسی تألیفات دعایی عالمان مسلمان تا ابن طاووس و سیر تحول آن»، استاد راهنما: عباس همامی، رساله دکتری الاهیات و فلسفه، تهران: دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات.

خمینی، روحالله (۱۳۷۸). صحیفه نور، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

درینی، ولی محمد؛ نامدار جویمی، احسان؛ تابان، محمد؛ ویسه، سید مهدی (۱۳۹۴). «بررسی رابطهٔ سرمایه نمادین مبتنی بر الگوی ایرانی اسلامی با سبک زندگی اسلامی بر مبنای سیرهٔ رضوی (مورد مطالعه، شهروندان شهر اصفهان)»، در: فرهنگ رضوی، ش ۱۰، ص۷-۴۱.

ربانی، علی (۱۳۹۵). عبور از تاریکی غیبت: شرح دعای زمان غیبت، قم: حوزه علمیه قم، مرکز تخصصی مهدویت.

سلمان پور، محمد جواد (۱۳۸۴). «تحلیل زبان دعا»، در: اندیشه دینی، ش۱۵، ص۲۱-۴۰.

سلیمانی، مصطفی (۱۳۹۰). «در آمدی بر نظام تربیتی و انسان شناسی از منظر صحیفه سجادیه»، در: راه تربیت، ش ۱۵، ص ۷۲–۹۵.

طبرسي، فضل بن حسن (١٣٨٤). مجمع البيان في تفسير القرآن، تهران: ناصر خسرو.

طبرسي، محمد بن حسن (بي تا). مكارم الاخلاق، قم: الشريف المرتضى.

طوسى، محمد بن حسن (١٤١١). *مصباح المتهجد و سلاح المتعبد*، بيروت: مؤسسة الفقه الشيعة.

عاملي كفعمي، ابراهيم بن على (١٤١٤). المصباح في الادعية والصلوات والزيارات والاحراز والعوذات، بيروت: مؤسسة الاعلمي للمطبوعات.

فؤادیان، محمدرضا؛ قرائتی، محسن (۱۳۹۶). زندگی مهدوی در سایه دعای عهد، بی تا: بنیاد فرهنگی مؤسسه مهدی موعود (عج).

قرائتی، محسن (۱۳۹۲). شرح دعای سالامتی امام زمان (عج)، به کوشش: حسن سلم آبادی، قم: بنیاد فرهنگی حضرت مهدی موعود (عج).

قمى، عباس (١٣٧٧). مفاتيح الجنان، تهران: قدياني.

کریپندورف، کلاوس (۱۳۷۳). «تجزیه و تحلیل محتوا»، ترجمه: محمدسعید ذکایی، در: علوم اجتماعی، ش.۲۰، ص.۴۶-۵۰.

#### ۲۸۴ / پژوهشنامه امامیه، سال هشتم، شماره شانزدهم

كليني، محمد بن يعقوب (بي تا). اصول كافي، تهران: كتاب فروشي علمية الاسلامية.

مجلسى، محمد باقر بن محمد تقى (١۴٠٣). بحار الانوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، بيروت: دار احياء التراث العربي.

محلاتی، حیدر (۱۳۹۵). «بررسی تطبیقی دعای عرفه امام حسین (ع) و امام سجاد (ع)»، در: پژوهش نامه معارف حسینی، ش۱، ص۱۰۶–۱۲۲.

محمدی ریشهری، محمد (۱۳۸۴). میزان الحکمة، قم: دار الحدیث.

محمدی ریشهری، محمد (۱۳۸۷). نهج الذکر، قم: دار الحدیث.

معارف، مجيد (١٣٩٥). تاريخ عمومي حديث، تهران: كوير.

معارف، مجيد؛ سلمانيه ناييني، الأهه (١٣٩٢). «جايگاه و فلسفه استعاذه از ديدگاه قرآن و حديث»، در: بصيرت و تربيت اسلامي، ش ٢٥، ص ٢-٣٠.

مفيد، محمد بن محمد (١٣٨٨). تصحيح الاعتقاد، تهران: روشناي مهر.

ملکیان، مصطفی (۱۳۷۲). درس گفتار درسهای نهج البلاغه، در: 3danet.ir

ملکیان، مصطفی (۱۳۹۳). سخنرانی در نشست رونمایی از کتاب حج، در: 3danet.ir

نراقي، محمدمهدي (بي تا). جامع السعادات، بيروت: مؤسسة الاعلمي للمطبوعات.

نورى طبرسى، حسين (بي تا). مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، قم: مؤسسة آل البيت لاحياء التراث.

#### References

- Aameli Kafami, Ibrahim ibn Ali. 1993. Al-Mesbah fi al-Adiyah wa al-Salawat wa al-Ziyarat wa al-Ehraz wa al-Ewazat (The Light in Supplications, Prayers, Pilgrimages, Attainments, and Invocations), Beirut: Al-Alami Press Foundation. [in Arabic]
- Agha Bozorg Tehrani, Mohammad Hasan. n.d. *Hayat al-Sheikh al-Tusi Zemn al-Nehayah Sheikh al-Tusi*, Qom: Ghods Mohammadi. [in Arabic]
- Darini, Wali Mohammad; Namdar Jowaymi, Ehsan; Taban, Mohammad; Weyseh, Seyyed Mahdi. 2015. "Barresi Rabeteh Sarmayeh Namadin Mobtani bar Olguy Irani Islami ba Sabk Zendegi Islami bar Mabnay Sireh Razawi, Mored Motaleeh: Shahrwandan Shahr Isfahan (Investigating the Relationship of Symbolic Capital based on the Iranian-Islamic Model with the Islamic Lifestyle according to Razawi's Biography, Case Study: Citizens of Isfahan City)", in: *Razawi Culture*, no. 10, pp. 7-41. [in Farsi]
- Foadiyan, Mohammad Reza; Gheraati, Mohsen. 2017. Zendegi Mahdawi dar Sayeh Doay Ahd (Mahdawi's Life in the Shadow of Ahd Prayer), n.p. Promised Mahdi Institute Cultural Foundation. [in Farsi]
- Gheraati, Mohsen. 2013. Sharh Doay Salamti Imam Zaman (Description of Prayer for the Health of Imam Zaman), Prepared by Hasan Selm Abadi, Qom: Promised Mahdi Institute Cultural Foundation. [in Farsi]
- Haji Hasani, Zahra; Mehrizi, Mahdi. 2012. "Gozareshi az Tahlil Mazamin Adiyeh Mah Rajab barasas Mesbah al-Motehajjed Sheikh Tusi (A Report on the Analysis of the Themes of Rajab Prayers based on Mesbah al-Motehjjed Sheikh Tusi)", in: *Hadith Sciences*, no. 160-180. [in Farsi]
- Harethi Aameli (Bahai), Baha al-Din Mohammad ibn Hosayn. 1990. *Meftah al-Falah* (*Key to Salvation*), Beirut: House of Lights. [in Arabic]
- Helli, Hasan ibn Yusof. 1996. *Kholasah al-Aghwal fi Marefah al-Rejal (Summary of Sayings in the Identification of Transmitters)*, Researched by Jawad Ghayyumi, Qom: Jurisprudence Publishing Institute. [in Arabic]
- Hemawi Baghdadi, Yaghut. 2018. *Mojam al-Boldan (Dictionary of Countries)*, Beirut: Sader House. [in Arabic]
- Horr Aameli, Mohammad ibn Hasan. 1995. Wasael al-Shiah ela Tahsil al-Shariah (The Means of the Shiites to Achieve the Sharia), Qom: Al al-Bayt Foundation for the Revival of Heritage. [in Arabic]

- Hoseyni, Seyyed Jawad. 2005. "Rawesh Tarbiyat dar Nahj al-Balaghah (The Method of Education in Nahj al-Balaghah)", in: *Guardian of Islam*, no. 283, pp. 20-33. [in Farsi]
- Ibn Abi al-Hadid, Abd al-Hamid. n.d. *Sharh Nahj al-Balaghah (Explanation of Nahj al-Balaghah)*, Researched by Mohammad Abolfazl Ibrahim, Beirut: Arab Books Revival House. [in Arabic]
- Ibn Babewayh, Mohammad ibn Ali. 1985. *Thawab al-Amal wa Eghab al-Amal (Reward for Deeds and Punishment for Deeds)*, Qom: Ethics. [in Arabic]
- Ibn Babewayh, Mohammad ibn Ali. 2006. *Elal al-Sharae (Reasons of Sharia Rules)*, Qom: Dawari Bookstore. [in Arabic]
- Ibn Jawzi, Sebt. 2001. Meraat al-Zaman fi Tawarikh al-Ayan (Mirror of Time in the Histories of the Nobles), Beirut: World of Books. [in Arabic]
- Ibn Tawus, Ali ibn Musa. 1988. *Eghbal al-Amal*, Tehran: Islamic Books House. [in Arabic]
- Ibn Tawus, Ali ibn Musa. 2001. *Adab Hozur (Courtesy of Attendance)*, Translated by Mohammad Ruhi, Qom: n.pub. [in Farsi]
- Jafariyan, Rasul. 1996. "Adab Doa dar Shia (Etiquette of Prayer in Shia)", in: *Mofid Letter*, no. 5, pp. 205-234. [in Farsi]
- Janipur, Mohammad. 2017. "Karkard-hay Keyfi Estefadeh az Rawesh Tahlil Mohtawa dar Fahm Ahadith (Qualitative Functions of Using the Method of Content Analysis in Understanding Hadiths)", in: Approaches in Quran and Hadith Sciences, no. 98, pp. 29-52. [in Farsi]
- Janipur, Mohammad; Sarwari Majd, Ali. 2014. "Tabyin Shiweh-hay Tarbiyati Imam Reza (AS) dar Rastay Ijad Sabk Zendegi Islami bar Mabnay Tahlil Mohtaway Doa-hay Sahifeh Razawiyeh (Explaining the Educational Methods of Imam Reza (AS) in Order to Create an Islamic Lifestyle based on the Content Analysis of the Prayers of Razawi Treatise)", in: *Razawi Culture*, no. 7, pp. 53-80. [in Farsi]
- Khamenei, Ali. 2011. Ensan 250 Saleh (250-Year-Old Man), Tehran: Jehadi Faith Institute. [in Farsi]
- Khani, Hamed. 2007. "Gunehshenasi Talifat Doayi Aleman Mosalman ta Ibn Tawus wa Seyr Tahawwol An (Typology of Prayer Works of Muslim Scholars up to Ibn Tawus and Its Evolution)", Supervisor: Abbas Hamami, PhD Thesis in Theology & Philosophy, Tehran: Islamic Azad University Science and Research Branch. [in Farsi]

- تحليل محتواي ادعيه امامان معصوم (ع) با تأكيد بركتاب مصباح المتهجد شيخ طوسي / ٢٨٧
- Khomeini, Ruhollah. 1999. *Sahifeh Nur (Treatise of Light)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Kolayni, Mohammad ibn Yaghub. n.d. *Osul Kafi*, Tehran: Ilmia Islamic Bookstore. [in Arabic]
- Krippendorff, Klaus. 1994. "Tajziyeh wa Tahlil Mohtawa (Content Analysis)", Translated by Mohammad Said Zakayi, in: *Social Sciences*, no. 20, pp. 46-50. [in Farsi]
- Maaref, Majid. 2016. *Tarikh Omumi Hadith (General History of Hadith)*, Tehran: Desert. [in Farsi]
- Maaref, Majid; Salmaniyeh Nayini, Elaheh. 2013. "Jaygah wa Falsafeh Esteazeh az Didgah Quran wa Hadith (The Place and Philosophy of Seeking Refuge in God from the Perspective of Quran and Hadith)", in: *Islamic Insight and Education*, no. 25, pp. 1-30. [in Farsi]
- Mahallati, Heydar. 2016. "Barresi Tatbighi Doay Arafeh Imam Hosayn (AS) wa Imam Sajjad (AS) (A Comparative Study of Arafa Prayers of Imam Hosayn (AS) and Imam Sajjad (AS))", in: *Studies of Hoseyni Teachings*, no. 1, pp. 106-122. [in Farsi]
- Majlesi, Mohammad Bagher ibn Mohammad Taghi. 1982. Behar al-Anwar al-Jameah le Dorar Akhbar al-Aemmah al-Athar (Vast Oceans of Light Containing the Selected Narrations of the Infallible Imams), Beirut: Arab Heritage Revival House. [in Arabic]
- Malekiyan, Mostafa. 1993. Dars Goftar Dars-hay Nahj al-Balaghah (Speech Lessons of Nahj al-Balaghah), in: 3danet.ir. [in Farsi]
- Malekiyan, Mostafa. 2014. Sokhanrani dar Neshast Runamayi az Ketab Hajj (Speech at the Introduction Meeting of Hajj Book), in: 3danet.ir. [in Farsi]
- Mofid, Mohammad ibn Mohammad. 2009. *Tashih al-Eteghad (Revision of Beliefs)*, Tehran: Roshnai Mehr. [in Arabic]
- Mohammadi Rey Shahri, Mohammad. 2005. *Mizan al-Hekmah (Wisdom Scale)*, Qom: Hadith House. [in Arabic]
- Mohammadi Rey Shahri, Mohammad. 2008. *Nahj al-Zekr (Invocation Approach)*, Qom: Hadith House. [in Arabic]
- Naraghi, Mohammad Mahdi. n.d. *Jame al-Saadat (All Happiness)*, Beirut: Al-Alami Press Foundation. [in Arabic]

- Nuri Tabarsi, Hosayn. n.d. *Mostadrak al-Wasael wa Mostanbat al-Masael*, Qom: Al al-Bayt Foundation for Heritage Revival. [in Arabic]
- Qomi, Abbas. 1998. *Mafatih al-Jenan (Keys to Heaven)*, Tehran: Ghadyani. [in Arabic]
- Rabbani, Ali. 2016. Obur az Tariki Gheybat: Sharh Doay Zaman Gheybat (Passing the Darkness of Absence: Description of Dua in the Time of Occultation), Qom: Qom Seminary, Mahdavit Specialist Center. [in Farsi]
- Salmanpur, Mohammad Jawad. 2005. "Tahlil Zaban Doa (Analysis of Prayer Language)", in: *Religious Thought*, no. 15, pp. 21-40. [in Farsi]
- Soleymani, Mostafa. 2011. "Daramadi bar Nezam Tarbiyati wa Ensanshenasi az Manzar Sahifah Sajjadiyeh (An Introduction to the Educational System and Anthropology from the Perspective of Sahifah Sajjadiyeh)", in: *Way of Education*, no. 15, pp. 72-95. [in Farsi]
- Tabarsi, Fazl ibn Hasan. 2005. Majma al-Bayan fi Tafsir al-Quran (Collection of Statements on the Interpretation of the Quran), Tehran: Naser Khosro. [in Arabic]
- Tabarsi, Mohammad ibn Hasan. n.d. *Makarem al-Akhlagh (Honorable Morals)*, Qom: Al-Sharif al-Mortaza. [in Arabic]
- Tusi, Mohammad ibn Hasan. 1990. Mesbah al-Motahajjed wa Selah al-Motaabbed (The Light of the Pious and the Weapon of the Worshipers), Beirut: Shiite Jurisprudence Foundation. [in Arabic]